R Sangha

*  Pour une métamorphose de [’esprit
Thich Nhat Hanh

QUARANTE-HUIT

La transformation a lieu

Dans notre vie quotidienne.

Pour que le travail de transformation soit facile

Pratiquez avec une Sangha et le fruit se cueillera aisément.

Cette stance se réfere a la pratique dans la vie quotidienne et a la communauté qui soutient
notre pratique, la Sangha. Nous pensons parfois qu'il serait plus facile de pratiquer seul, de vivre
dans une montagne et de fermer la porte de notre hutte privée. Mais pratiquer tout seul est
beaucoup plus difficile. Nous autres, animaux sociaux, avec nos joies et nos espoirs, nous
dépendons des autres.

Notre pratique est simple : la pleine conscience dans la vie quotidienne. Nous pratiquons les
techniques méditatives de l'arrét (shamatha) et du regard profond (vipashyana). Sans la pleine
conscience et la méditation, nous allons étre tiraillé par quantité de choses et nous allons nous
perdre. La pratique nous aide a cesser de courir sans arrét dans notre vie comme si Mara lui-
méme ¢€tait a notre poursuite. Nous sommes trop souvent emporté par 1'énergie des gens qui nous
entourent, les circonstances, nos propres pensées, la colere et nous n'avons pas la force d'aller
contre. Demandez-vous : « Qu'ai-je fait de ma vie au cours de ces derniéres années ? » Si vous
n'avez pas pratiqué l'arrét, vous aurez l'impression que les années sont parties dans un réve. Vous
ne vous serez pas arrété un instant pour regarder la lune ou tenir une fleur entre vos mains. Sans
l'arrét et le regard profond, vous ne pouvez pas vraiment vivre votre vie.

L'énergie qui nous permet de nous arréter est la pleine conscience. Nous pouvons utiliser les
choses qui sont déja présentes dans notre vie - la sonnerie du téléphone, l'arrét devant un feu
rouge quand nous sommes au volant - pour nous aider a nous souvenir de nous arréter, de
respirer et de revenir a l'instant présent. Le son du téléphone est la voix du Bouddha qui nous
invite a revenir a notre vraie demeure et qui nous dit : « Ou vas-tu ? Pourquoi ne reviens-tu pas
chez toi ? » Nous sommes comme des enfants qui auraient fugué. En entendant le son du
téléphone, nous pouvons revenir dans I'ici et maintenant. L'instant présent est rempli de joie, de
paix, de liberté et d'Eveil. Il nous suffit de nous arréter et de le toucher.

La pratique de l'arrét apporte la concentration (samadhi). La concentration rend notre
pleine conscience plus stable. Si la batterie de notre flash est bien rechargée, la lumiére sera forte
et stable et nous pourrons voir clairement tout objet qu'il éclaire. Mais si la batterie est faible,
nous ne verrons qu'une image floue et vacillante. La concentration est la batterie ; le flash

MPC-IPCAM |



est la pleine conscience. Quand nous nous arrétons et que nous concentrons notre esprit,
ne serait-ce qu'un peu, nous commengons a voir. Si nous nous arrétons plus longtemps, 1'énergie
de la concentration en nous devient trés forte et chaque fois que nous allumons la lampe de notre
pleine conscience, nous pouvons voir clairement. Avec la concentration, le regard profond
(vipashyana) est beaucoup plus facile. En fait, on ne peut séparer la concentration du regard
profond. D¢s lors qu'il y a concentration, le regard profond est déja 1a. Pour qu'il y ait le regard
profond, il faut d'abord s'arréter. Quand nous nous arrétons et que nous regardons une fleur, nous
pouvoir voir sa nature interdépendante, le soleil, la pluie et la terre qui sont en elle.

Nous pouvons pratiquer la concentration et le regard profond dans toutes les activités de notre
vie quotidienne. Méme quand nous marchons, nous pouvons pratiquer l'arrét. Nous marchons de
manicre que le fait d'arriver ne soit pas le seul but. Nous marchons pour prendre plaisir a chaque
pas. Si nous pratiquons l'arrét en balayant le sol, en lavant la vaisselle ou en prenant une douche,
nous vivons notre vie en profondeur. Si nous ne pratiquons pas ainsi, les jours et les mois vont
passer et nous perdrons notre temps. L'arrét nous aide a vivre d'une manicre authentique.

Méme si la pratique est simple, elle peut étre difficile & maintenir par nous-méme quand nous
sommes seul. Les forces qui nous emportent sont trop puissantes. Mais si nous faisons partie
d'une communauté, d'une Sangha, ou tout le monde pratique ainsi, cela devient simple et naturel.
La Sangha est une communauté dans laquelle chaque personne a l'intention d'apprendre et de
pratiquer. Mais les bonnes intentions ne suffisent pas. Nous devons apprendre l'art de vivre
heureux ensemble. Batir une Sangha est I'un des aspects les plus importants de la pratique. Nous
devons apprendre l'art de former une communauté qui soit heureuse et donne aux gens un
sentiment de confiance.

Les centres de pratique doivent étre organisés comme des familles. Le maitre est comme un
pére ou une mere. Les pratiquants les plus anciens sont comme des grands freres ou des grandes
sceurs, des oncles et des tantes. Si un centre de pratique n'est pas organis¢ comme une famille
spirituelle ou tout le monde se sent valorisé, le travail de transformation est difficile. Beaucoup
de gens qui arrivent dans la pratique viennent de familles brisées et dune société agitée. Si le
centre de pratique est organisé de telle sorte que chaque personne est une ile, sans beaucoup de
contact, d'affection ou de chaleur de la part des autres membres, méme si ces personnes devaient
y pratiquer pendant dix ou vingt ans, il n'y aurait pas de fruit. Nous avons besoin d'avoir des
racines. Sans racines, il est difficile d'étre heureux dans la vie.

Un maitre est aussi aidé par une bonne Sangha. Méme si un maitre est tres brillant, s'il ne fait
pas partie d'une Sangha, il ne pourra pas faire grand-chose. Un maitre sans Sangha est comme un
constructeur sans matériau ou un musicien sans instrument. On peut voir la capacité d'un maitre
a la qualité de sa communauté. S'il y a de I'harmonie dans la Sangha, méme un visiteur qui ne
reste que quelques jours peut en recevoir les bienfaits.

N'attendez pas de rencontrer un maitre parfait ou une Sangha parfaite. Il suffit d'avoir un
groupe engagé de personnes ordinaires pour en recevoir de nombreux bienfaits. Quand les
personnes d'un groupe prennent refuge dans la Sangha, celle-ci deviendra forte et belle. Quand
nous sourions et marchons en pleine conscience, toute la Sangha sourit et marche en pleine
conscience avec nous. Dans une Sangha, il y a de I'aide mutuelle. Quand nous tombons, il y a
toujours quelqu'un pour nous aider. Lorsque nous pratiquons la marche méditative, nous servons

MPC-IPCAM 2



notre Sangha. Les techniques pour batir une Sangha sont le demi-sourire, la marche méditative,
l'arrét (shamata) et s'établir dans l'instant présent. Avec de telles fondations, nous pourrons aider
les autres. Le plus important pour une Sangha, c'est d'étre heureuse, nourrissante et stable.

La meilleure fagon d'aider a batir une Sangha est d'étre un bon élément dans notre centre de

pratique. Une Sangha est un lieu ou vous pouvez recevoir une tradition et y prendre part. Mais
cela ne surgit pas de nulle part. Une Sangha est ce que nous en faisons. Il y a des personnes qui
veulent prendre refuge dans le Bouddha, le Dharma mais pas dans la Sangha. D'autres ne veulent
prendre refuge que dans la Sangha des grands bodhisattvas cosmiques comme Shariputra,
Maudgalyayana, Samantabhadra et Manjushri, et non aupres des pratiquants qui vivent dans leur
propre communauté. Nous prenons refuge dans le Bouddha parce que nous avons confiance dans
ses enseignements et sa pratique. Le Bouddha est la pleine conscience. Il nous montre la voie.
Mais prendre refuge dans la Sangha n'est pas une question de simple croyance. C'est une
expression de notre confiance fondée sur notre expérience de pratique dans la communauté.
La transformation a lieu dans notre vie de tous les jours. Prendre refuge dans une Sangha et
pratiquer avec une Sangha est trés important. N'attendez pas pour batir une Sangha. Apprenez a
vivre en harmonie et dans le bonheur maintenant et construisez une Sangha dans l'ici et le
maintenant. Pratiquer sans Sangha est difficile. Tous les pratiquants et pas seulement les moines
et les moniales ont besoin d'une Sangha comme soutien. Si vous pratiquez avec une Sangha, le
travail de la transformation pourra se faire.

Nous devons aussi voir la Sangha comme un environnement. La transformation et la guérison
ne sont pas faciles si lI'environnement n'est pas appropri¢. Dans un environnement sain et
bienfaisant, les ¢léments positifs qui sont dans une graine ou un gene pourront étre touchés et se
manifester, et les ¢léments négatifs seront affaiblis avant de retourner a la base. Ce principe
s'applique aux conditions mentales et physiques. A la lumiére de l'inter-étre, une graine est faite
de toutes les autres graines et un géne est fait de tous les autres genes, contenant tous les
¢léments bénéfiques et non bénéfiques, comme un ordinateur qui a acceés a toutes les
informations sur Internet. Lorsqu'un type d'information apparait sur l'écran, toutes les autres
informations sont latentes, en arriere-plan. Nous pouvons choisir de maintenir les matériaux
manifestés aussi longtemps que nous le voulons et empécher d'autres informations d'apparaitre a
I'écran. Un bon environnement est crucial pour le travail de transformation et de guérison. Une
bonne graine peut étre plantée, un bon gene peut étre transplanté, mais s'il n'y a pas un bon
environnement, la bonne graine ou le bon géne ne pourront pas rester longtemps au premier plan.
C'est la raison pour laquelle la construction de Sanghas et la création d'environnements
bienfaisants devraient étre considérées comme la tache la plus importante dans notre société
moderne.

Asanga, dans sa Somme du Grand Véhicule (Mahayana-samgraha-shastra), parle des six
caractéristiques des graines : l'instantanéité, la simultanéité, la continuité séquentielle, le statut
déterminé, le fait de dépendre de conditions et la production de résultats spécifiques.

-La premiére caractéristique, ['instantanéité, confirme l'enseignement de l'impermanence :
toutes les formations sont soumises a des changements a chaque instant. Cela signifie que la
transformation et la guérison sont possibles.

-La deuxieéme caractéristique, la simultanéité, signifie que les graines inter-sont et co-existent
avec les organes des sens et leurs objets - elles n'existent pas séparément de la conscience, du

MPC-IPCAM 3



sujet de cognition et de l'objet de cognition. Un épi de mais contient la graine de mais.
L'enseignement de 1'inter-étre est ainsi confirmé.

- -La troisieme caractéristique, la continuité séquentielle, montre la nature de l'interaction et de
l'inter-production des graines et des formations : les graines se manifestent sous la forme de
formations et les formations produisent et nourrissent les graines.

-La quatriéme caractéristique, le statut déterminé, et la sixiéme caractéristique, la production de
résultats spécifiques, démontrent la logique des causes et des effets : une formation négative
comme la colere produit ou renforce la graine de la colére ; une formation positive comme la
compassion produit ou renforce la graine de la compassion. Mais a la lumiére de 1'impermanence
et de l'inter-€tre, aussi bien la graine que la formation peuvent changer, se transformer et perdre
leur « statut déterminé ». Une graine ou une formation est définie comme bénéfique parce que
les €éléments bénéfiques qui sont en elle se sont manifestés au premier plan, tandis que les
¢léments négatifs, en raison de 1'absence d'un mauvais environnement, se sont cachés en arricre-
plan. Comme la transformation est possible, les déchets peuvent se transformer en fleurs et les
afflictions en Eveil. Nous devons donc étre attentif a la maniére de comprendre ces deux
caractéristiques avancées par Asanga.

-Quant a la cinquiéme caractéristique, le fait de dépendre de conditions, nous pouvons
comprendre que si nous trouvons un bon environnement ou une bonne Sangha, la transformation
aura lieu.

MPC-IPCAM 4



