
MPC-IPCAM 
 

1 

         
Sangha  

Pour une métamorphose de l’esprit 
Thich Nhat Hanh 

 

 
 
QUARANTE-HUIT  
La transformation a lieu 
Dans notre vie quotidienne. 
Pour que le travail de transformation soit facile 
Pratiquez avec une Sangha et le fruit se cueillera aisément. 
 
 
     Cette stance se réfère à la pratique dans la vie quotidienne et à la communauté qui soutient 
notre pratique, la Sangha. Nous pensons parfois qu'il serait plus facile de pratiquer seul, de vivre 
dans une montagne et de fermer la porte de notre hutte privée. Mais pratiquer tout seul est 
beaucoup plus difficile. Nous autres, animaux sociaux, avec nos joies et nos espoirs, nous 
dépendons des autres. 
     Notre pratique est simple : la pleine conscience dans la vie quotidienne. Nous pratiquons les 
techniques méditatives de l'arrêt (shamathà) et du regard profond (vipashyana). Sans la pleine 
conscience et la méditation, nous allons être tiraillé par quantité de choses et nous allons nous 
perdre. La pratique nous aide à cesser de courir sans arrêt dans notre vie comme si Mara lui-
même était à notre poursuite. Nous sommes trop souvent emporté par l'énergie des gens qui nous 
entourent, les circonstances, nos propres pensées, la colère et nous n'avons pas la force d'aller 
contre. Demandez-vous : « Qu'ai-je fait de ma vie au cours de ces dernières années ? » Si vous 
n'avez pas pratiqué l'arrêt, vous aurez l'impression que les années sont parties dans un rêve. Vous 
ne vous serez pas arrêté un instant pour regarder la lune ou tenir une fleur entre vos mains. Sans 
l'arrêt et le regard profond, vous ne pouvez pas vraiment vivre votre vie. 
 
     L'énergie qui nous permet de nous arrêter est la pleine conscience. Nous pouvons utiliser les 
choses qui sont déjà présentes dans notre vie - la sonnerie du téléphone, l'arrêt devant un feu 
rouge quand nous sommes au volant - pour nous aider à nous souvenir de nous arrêter, de 
respirer et de revenir à l'instant présent. Le son du téléphone est la voix du Bouddha qui nous 
invite à revenir à notre vraie demeure et qui nous dit : « Où vas-tu ? Pourquoi ne reviens-tu pas 
chez toi ? » Nous sommes comme des enfants qui auraient fugué. En entendant le son du 
téléphone, nous pouvons revenir dans l'ici et maintenant. L'instant présent est rempli de joie, de 
paix, de liberté et d'Éveil. Il nous suffit de nous arrêter et de le toucher. 
 
     La   pratique    de   l'arrêt   apporte   la   concentration (samadhi). La concentration rend notre 
pleine conscience plus stable. Si la batterie de notre flash est bien rechargée, la lumière sera forte 
et stable et nous pourrons voir clairement tout objet qu'il éclaire. Mais si la batterie est faible, 
nous ne verrons  qu'une image floue et vacillante.  La concentration   est  la   batterie ;   le   flash   



MPC-IPCAM 
 

2 

est  la  pleine conscience.   Quand   nous   nous   arrêtons   et  que   nous concentrons notre esprit, 
ne serait-ce qu'un peu, nous commençons à voir.  Si nous nous arrêtons plus longtemps, l'énergie 
de la concentration en nous devient très forte et chaque fois que nous allumons la lampe de notre 
pleine conscience, nous pouvons voir clairement. Avec la concentration, le regard profond 
(vipashyana) est beaucoup plus facile. En fait, on ne peut séparer la concentration du regard 
profond. Dès lors qu'il y a concentration, le regard profond est déjà là. Pour qu'il y ait le regard 
profond, il faut d'abord s'arrêter. Quand nous nous arrêtons et que nous regardons une fleur, nous 
pouvoir voir sa nature interdépendante, le soleil, la pluie et la terre qui sont en elle. 
    
Nous pouvons pratiquer la concentration et le regard profond dans toutes les activités de notre 
vie quotidienne. Même quand nous marchons, nous pouvons pratiquer l'arrêt. Nous marchons de 
manière que le fait d'arriver ne soit pas le seul but. Nous marchons pour prendre plaisir à chaque 
pas. Si nous pratiquons l'arrêt en balayant le sol, en lavant la vaisselle ou en prenant une douche, 
nous vivons notre vie en profondeur. Si nous ne pratiquons pas ainsi, les jours et les mois vont 
passer et nous perdrons notre temps. L'arrêt nous aide à vivre d'une manière authentique. 
     Même si la pratique est simple, elle peut être difficile à maintenir par nous-même quand nous 
sommes seul. Les forces qui nous emportent sont trop puissantes. Mais si nous faisons partie 
d'une communauté, d'une Sangha, où tout le monde pratique ainsi, cela devient simple et naturel. 
La Sangha est une communauté dans laquelle chaque personne a l'intention d'apprendre et de 
pratiquer. Mais les bonnes intentions ne suffisent pas. Nous devons apprendre l'art de vivre 
heureux ensemble. Bâtir une Sangha est l'un des aspects les plus importants de la pratique. Nous 
devons apprendre l'art de former une communauté qui soit heureuse et donne aux gens un 
sentiment de confiance. 
    Les centres de pratique doivent être organisés comme des familles. Le maître est comme un 
père ou une mère. Les pratiquants les plus anciens sont comme des grands frères ou des grandes 
sœurs, des oncles et des tantes. Si un centre de pratique n'est pas organisé comme une famille 
spirituelle où tout le monde se sent valorisé, le travail de transformation est difficile. Beaucoup 
de gens qui arrivent dans la pratique viennent de familles brisées et d'une société agitée. Si le 
centre de pratique est organisé de telle sorte que chaque personne est une île, sans beaucoup de 
contact, d'affection ou de chaleur de la part des autres membres, même si ces personnes devaient 
y pratiquer pendant dix ou vingt ans, il n'y aurait pas de fruit. Nous avons besoin d'avoir des 
racines. Sans racines, il est difficile d'être heureux dans la vie. 
    Un maître est aussi aidé par une bonne Sangha. Même si un maître est très brillant, s'il ne fait 
pas partie d'une Sangha, il ne pourra pas faire grand-chose. Un maître sans Sangha est comme un 
constructeur sans matériau ou un musicien sans instrument. On peut voir la capacité d'un maître 
à la qualité de sa communauté. S'il y a de l'harmonie dans la Sangha, même un visiteur qui ne 
reste que quelques jours peut en recevoir les bienfaits. 
    N'attendez pas de rencontrer un maître parfait ou une Sangha parfaite. Il suffit d'avoir un 
groupe engagé de personnes ordinaires pour en recevoir de nombreux bienfaits. Quand les 
personnes d'un groupe prennent refuge dans la Sangha, celle-ci deviendra forte et belle. Quand 
nous sourions et marchons en pleine conscience, toute la Sangha sourit et marche en pleine 
conscience avec nous. Dans une Sangha, il y a de l'aide mutuelle. Quand nous tombons, il y a 
toujours quelqu'un pour nous aider. Lorsque nous pratiquons la marche méditative, nous servons 



MPC-IPCAM 
 

3 

notre Sangha. Les techniques pour bâtir une Sangha sont le demi-sourire, la marche méditative, 
l'arrêt (shamata) et s'établir dans l'instant présent. Avec de telles fondations, nous pourrons aider 
les autres. Le plus important pour une Sangha, c'est d'être heureuse, nourrissante et stable. 
    La meilleure façon d'aider à bâtir une Sangha est d'être un bon élément dans notre centre de 
pratique. Une Sangha est un lieu où vous pouvez recevoir une tradition et y prendre part. Mais 
cela ne surgit pas de nulle part. Une Sangha est ce que nous en faisons. Il y a des personnes qui 
veulent prendre refuge dans le Bouddha, le Dharma mais pas dans la Sangha. D'autres ne veulent 
prendre refuge que dans la Sangha des grands bodhisattvas cosmiques comme Shariputra, 
Maudgalyayana, Samantabhadra et Manjushri, et non auprès des pratiquants qui vivent dans leur 
propre communauté. Nous prenons refuge dans le Bouddha parce que nous avons confiance dans 
ses enseignements et sa pratique. Le Bouddha est la pleine conscience. Il nous montre la voie. 
Mais prendre refuge dans la Sangha n'est pas une question de simple croyance. C'est une 
expression de notre confiance fondée sur notre expérience de pratique dans la communauté. 
La transformation a lieu dans notre vie de tous les jours. Prendre refuge dans une Sangha et 
pratiquer avec une Sangha est très important. N'attendez pas pour bâtir une Sangha. Apprenez à 
vivre en harmonie et dans le bonheur maintenant et construisez une Sangha dans l'ici et le 
maintenant. Pratiquer sans Sangha est difficile. Tous les pratiquants et pas seulement les moines 
et les moniales ont besoin d'une Sangha comme soutien. Si vous pratiquez avec une Sangha, le 
travail de la transformation pourra se faire. 
    Nous devons aussi voir la Sangha comme un environnement. La transformation et la guérison 
ne sont pas faciles si l'environnement n'est pas approprié. Dans un environnement sain et 
bienfaisant, les éléments positifs qui sont dans une graine ou un gène pourront être touchés et se 
manifester, et les éléments négatifs seront affaiblis avant de retourner à la base. Ce principe 
s'applique aux conditions mentales et physiques. À la lumière de l'inter-être, une graine est faite 
de toutes les autres graines et un gène est fait  de  tous les  autres  gènes,  contenant  tous  les 
éléments bénéfiques et non bénéfiques, comme un ordinateur qui a accès à toutes les 
informations sur Internet. Lorsqu'un type d'information apparaît sur l'écran, toutes les autres 
informations sont latentes, en arrière-plan. Nous pouvons choisir de maintenir les matériaux 
manifestés aussi longtemps que nous le voulons et empêcher d'autres informations d'apparaître à 
l'écran. Un bon environnement est crucial pour le travail de transformation et de guérison. Une 
bonne graine peut être plantée, un bon gène peut être transplanté, mais s'il n'y a pas un bon 
environnement, la bonne graine ou le bon gène ne pourront pas rester longtemps au premier plan. 
C'est la raison pour laquelle la construction de Sanghas et la création d'environnements 
bienfaisants devraient être considérées comme la tâche la plus importante dans notre société 
moderne. 
    Asanga, dans sa Somme du Grand Véhicule (Mahayana-samgraha-shastrà), parle des six 
caractéristiques des graines : l'instantanéité, la simultanéité, la continuité séquentielle, le statut 
déterminé, le fait de dépendre de conditions et la production de résultats spécifiques.  
  -La première caractéristique, l'instantanéité, confirme l'enseignement de l'impermanence : 
toutes les formations sont soumises à des changements à chaque instant. Cela signifie que la 
transformation et la guérison sont possibles.  
  -La deuxième caractéristique, la simultanéité, signifie que les graines inter-sont et co-existent 
avec les organes des sens et leurs objets - elles n'existent pas séparément de la conscience, du 



MPC-IPCAM 
 

4 

sujet de cognition et de l'objet de cognition. Un épi de maïs contient la graine de maïs. 
L'enseignement de l'inter-être est ainsi confirmé.  
  - -La troisième caractéristique, la continuité séquentielle, montre la nature de l'interaction et de 
l'inter-production des graines et des formations : les graines se manifestent sous la forme de 
formations et les formations produisent et nourrissent les graines. 
 -La quatrième caractéristique, le statut déterminé, et la sixième caractéristique, la production de 
résultats spécifiques, démontrent la logique des causes et des effets : une formation négative 
comme la colère produit ou renforce la graine de la colère ; une formation positive comme la 
compassion produit ou renforce la graine de la compassion. Mais à la lumière de l'impermanence 
et de l'inter-être, aussi bien la graine que la formation peuvent changer, se transformer et perdre 
leur « statut déterminé ». Une graine ou une formation est définie comme bénéfique parce que 
les éléments bénéfiques qui sont en elle se sont manifestés au premier plan, tandis que les 
éléments négatifs, en raison de l'absence d'un mauvais environnement, se sont cachés en arrière-
plan. Comme la transformation est possible, les déchets peuvent se transformer en fleurs et les 
afflictions en Éveil. Nous devons donc être attentif à la manière de comprendre ces deux 
caractéristiques avancées par Asanga.  
 -Quant à la cinquième caractéristique, le fait de dépendre de conditions, nous pouvons 
comprendre que si nous trouvons un bon environnement ou une bonne Sangha, la transformation 
aura lieu. 
 


